LA FRESQUE AU SANCTUAIRE DE PELLEVOISIN EST UNE CONFESSION DE FOI.

“ Ce qui était depuis le commencement, ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce
que nous avons contemplé et que nos mains ont touché du Verbe de vie, nous vous I'annong¢ons.

Oui, la vie s’est manifestée, nous I'‘avons vue, et nous rendons témoignage : nous vous annongons la vie
éternelle qui était aupres du Pére et qui s’est manifestée a nous.

Ce que nous avons vu et entendu, nous vous I‘annongons G vous aussi, pour que, vous aussi, vous soyez en
communion avec nous. Or nous sommes, nous aussi, en communion avec le Pére et avec son Fils, Jésus
Christ. Et nous écrivons cela, afin que notre joie soit parfaite.” (1 Jn 1, 1-4)

A Pellevoisin, une fresque a été réalisée comme un témoignage pour notre époque, actualisant en quelque
sorte la Révélation a partir des apparitions de la Vierge Marie a Estelle Faguette. En effet, celles-ci sont ad-
venues dans I'histoire des chrétiens du Berry au coeur de la France du XIXeme siécle finissant.

Pour cette époque tourmentée, a travers ses quinze apparitions, la Vierge Marie a donné en ce modeste
village un sanctuaire de supplication, d’intercession, d’action de grace, d’engagement a vivre selon le Coeur
du Christ et de contemplation. A Pellevoisin, les pélerins peuvent situer ou re-situer leur histoire person-
nelle dans la longue histoire de I'Alliance avec la Sagesse Eternelle.

Une inspiration commune.

Le projet d’une fresque a surgi d’'un échange entre le pére Jean-Baptiste, prétre orthodoxe iconographe et le
frere Laurent, recteur du sanctuaire, lors d’un stage d’iconographie en septembre 2020. Ce n’est pas une
seule personne qui a pensé ou initié ce projet, c’est une inspiration commune, qui a semblé venir de I'Es-
prit-Saint, comme un élément qui aide a dévoiler la volonté de Dieu sur ce sanctuaire. C’est dans le contexte
des difficultés sociales et sanitaires actuelles qu’a jaillit cette inspiration suite au passage du « M de Marie ».
Il était important pour nous de se relier aux réalités célestes pour bien situer les réalités terrestres sans
nous inquiéter outre mesure. Lorsque le contexte socio-économique est néfaste voire tres perturbant, il ne
faut surtout pas perdre l'attention a la présence de Dieu, a la Révélation. Et méme si le monde tournait au
chaos, il faudrait rester avant tout relié a la Révélation avec Dieu, et c’est pourquoi nous renouvelons notre



témoignage de foi a travers cette réalisation. Au lieu de baisser les bras, au contraire, on voudrait faire plus
que ce que I'on aurait fait dans une situation plus facile. Plus c’est difficile, plus on doit étre témoin de ce
qui est précieux a nos yeux dans la vie de la foi chrétienne.

Comment ne pas se rappeler que de grandes réalisations dans I'Eglise ont souvent eu lieu dans des mo-
ments terribles, a commencer par la fondation de I'Eglise elle-méme dans le martyre ?

Les premiéres ébauches du theme ont été travaillées a plusieurs lors du stage de I'atelier Saint-Jean Damas-
cene, au cours duquel nous avons réfléchi ensemble comment ce sanctuaire pourrait étre enrichi d'un té-
moignage par I'image, qui révele ce qui est invisiblement présent, en quelque sorte comme un miroir qui
refleterait ou dévoilerait la réalité divine dans la réalité créée.

Une fresque “a fresco”.

Larchevéque de Bourges ayant souhaité la célébration liturgique du couronnement de Marie en cléture du
pelerinage du « M de Marie », c’est sur cette base-la, que nous avons élaboré la composition de la fresque :
la place du monde angélique, la glorification de la Vierge Marie, la présence de I'Eglise a la fois céleste et
terrestre.

Le fait que le Berry recele une tradition magnifique de fresques romanes a encouragé 'audace de reprendre
cette fagcon de travailler ancestrale “a fresco”. C’est également une maniére d’inscrire les apparitions de Pel-
levoisin dans le temps long de I'Eglise et dans le lieu des chrétiens du Berry, qui depuis des siecles ont
contemplé les mystéres de la foi a travers cet art. En exemple, tout pres de Pellevoisin a Palluau, dans I'ab-
side du prieuré St Laurent, se trouve justement une fresque de la Vierge couronnée du Xléme siécle, donc
bien avant les apparitions a Estelle. La chronologie de I'Eglise se déroule dans une lumiere d’éternité, qui
nous rend participants de la Révélation divine : “publie ma gloire !”

La technique de la fresque “a fresco” est trés ambitieuse, trés difficile, elle exige beaucoup de préparation
et de maitrise. Aujourd’hui, on ne la pratique presque plus, parce qu’elle demande trop d’effort, pourtant
c’est par l'effort qu’on a le réconfort de pouvoir envisager une fresque qui peut perdurer a travers les
siecles.

Lexécution d’une fresque se réalise tranche par tranche, partie par partie, on couvre une surface du mur
d’un enduit de sable et chaux, en fonction de ce que le fresquiste peut peindre dans la journée. Une fois le
theme donné, un vrai iconographe ne réfléchit plus vraiment au sujet, mais le sujet vient a lui au cours du
travail, ce qui demande un état de conversion intérieure permanent pour se laisser guider a chaque étape
de la réalisation. Nonobstant une longue expérience auprés de maitres et une parfaite maitrise du dessin,
ce n’est pas tout a fait la pensée qui méne I'action, mais c’est I'action de Dieu qui I'inspire dans la priére.
Liconographe est inspiré de méme que I'Eglise est inspirée, ou comme les apOtres ont été inspirés. Les
apobtres n'étaient pas des intellectuels de Sorbonne, ils sont venus du petit peuple, saisis par le Christ, ils se
sont laissés inspirés par I'Esprit-Saint et c’est I'Esprit qui donne la direction. Dans I'Eglise on est inspiré, lors-
gu’on se laisse guider dans le silence de la priére, on ne réfléchit pas tant qu’on laisse la Parole de Dieu en
quelque sorte s’incarner. C’est du reste ce que la fresque “a fresco” demande parce qu’on a peu de temps
pour travailler, donc on ne peut pas tergiverser en expliquant ceci, en analysant cela.

Pour nous, I'inspiration de I'Esprit Saint est patente dans le fait qu’exceptées les grandes lignes de composi-
tion évoquées auparavant, tous les éléments décrits ci dessous sont apparus le jour méme de la réalisation
de la fresque, en direct, dans I'enduit frais sans avoir été prémédités a I'avance.

En ce sens le jaillissement de la fresque aide a ne pas confondre I'image pédagogique et I'image contempla-
tive. Car les chrétien n‘ont pas fait en premier lieu des
images pédagogiques. C’est une erreur de penser que
les images s’adressaient aux illettrés. Les images rendent
visible quelque chose du mystére invisible et permettent
de participer a la liturgie céleste. La premiére nécessité
de I'image n’est pas de raconter ce qu’on peut trans-
mettre par I'écoute. Les chrétiens ont fait des fresques
pour exprimer ce qu’ils confessaient, et pas d’abord
pour enseigner par I'image. Ce qui n‘’empéche pas bien
shr le c6té pédagogique, mais ce n’est pas la clé de
I'image. Il s’agit avant tout de se mettre en contempla-
tion, s’émerveiller et rendre grace : “Goutez et voyez




comme est bon le Seigneur !” (Ps 33) La fresque est un service de la Révélation pour offrir une perception de
la foi a laquelle on adhére.

Le couronnement de la Vierge Marie

Dans la partie supérieure dite angélique de notre fresque, celle de I'ouverture des cieux, on voit les anges
glorifier Dieu invisible et les Cieux ouverts. C’est la premiere action dans I'existence : chaque fois que nous
glorifions Dieu, les Cieux s’ouvrent. Ce theme revient souvent dans I'Evangile du saint apotre Jean : “Nous
avons vu sa gloire... Il manifesta sa gloire... Pére, glorifie ton Fils, pour que ton Fils te glorifie.” (Jn 1,14 ;
2,11 ;17,1) C’est donc bien le sens de la vie monastique, de toute vie chrétienne et donc de ce lieu d’appari-
tion a Pellevoisin : que Dieu soit glorifié a travers ses créatures.

Trois rayons sortent a partir de cette évocation des cieux, comme une allusion a la présence trinitaire dans
le monde, lors de la création des anges, au premier jour de la création, ou les luminaires ont été créés,
lorsque Dieu sépara la lumiere et les ténébres (Gn1,3). La lumiere est personnifiée par le monde angélique
qui est au service de Dieu dans la création. C’est a partir de la que la réalisation de la fresque se déroule.

Ces trois rayons atteignent la partie centrale et les ailes des anges touchent la mandorle, figurée comme
une sorte de bulle, nébuleuse cosmique, d’ou sort le mystére contemplé comme une gestation, un enfan-
tement. Cette image peut faire référence au placenta, c'est-a-dire qu’a I'intérieur de cette contemplation
nait une nouvelle humanité glorifiée, glorieuse : la lumiere est animée, le feu et I'eau se rencontrent. La
substance de la vie humaine, l'eau, le feu, le sang sont animés par le Souffle Saint. Le mouvement de 'ou-
verture des Cieux crée la vie spirituelle, par I'Esprit, par le Souffle Saint, de méme que toute existence vit
par la respiration. La mandorle révele le Pere invisible : “Dieu, personne ne I'a jamais vu, mais le Fils qui est
dans le sein du Pére, lui, nous I'a révélé...et nous avons contemplé sa gloire, gloire qu’il tient de son Pere
comme Fils Unique, plein de grdce et de vérité”. (Jn 1, 18-14)

Il est intéressant de noter que nous vivons dans une période ou le souffle est atteint : la pandémie actuelle
atteint le souffle, la bouche, le visage et géne la respiration. On doit se poser la question : “Qu’en est-il de
notre relation a I'Esprit, au Souffle Saint ? Qu’est-ce qu’on cultive dans sa vie ?

Tout cela est en quelque sorte non-logique, mais non sans sagesse ! Le mouvement et la couleur ne sont
pas d’abord esthétique, cela I'est par conséquence, mais ils sont d’abord “animation”, don de vie.

Au centre de la fresque, on se trouve alors devant le visage de
la Vierge, prototype de cette jeune humanité, renouvelée par
Dieu qui donne la virginité a la nature humaine. La purifica-
tion par I'action de Dieu, est représentée en Marie, toute pure
par grace. elle est mére du Sauveur et par la elle est source de
vie pour la création, souveraine de l'univers. Elle est le para-
digme de la bonne terre qui recoit la semence de la Parole de
Dieu. Marie et la terre ont un rapport trés proche. Elle est glo-
rifiée, entierement disponible a I'Esprit Saint. Par I’Esprit Saint
elle a donné naissance au Verbe : “Le Verbe s’est fait chair et il
a établi sa tente parmi nous.” (Jn 1,14) “Dieu a tant aimé le
monde qu’il a donné son Fils unique.” (Jn 3,16)

Marie immaculée par grace de prévenance révele ce que nous
sommes appelés a devenir a 'instar de Marie-Madeleine, par
grace de guérison : “saints et immaculés en sa présence dans
I'amour” (Eph 1,4).

C’est pourquoi le Christ montre son coeur comme a Thomas apres la résurrection (Jn 20,27), et c’était im-
portant ici de le souligner a cause de l'apparition ou la Vierge Marie a conduit Estelle au Coeur du Christ. Le
Christ montre son cceur et en méme temps il se décale un peu, en laissant le passage a Marie, c’est un peu
le dernier mouvement de sa kénose, il glorifie sa mére parce qu’elle s’est laissée habiter de la vie divine et a
travers elle, I’'humanité est appelée a faire sien son “oui, qu’il me soit fait selon ta Parole.” (Lc1,38) Le Christ
se retire pour laisser Marie monter vers son assomption dans une dormition, c’est a dire un abandon total.

Le Pere invisible couronne la Vierge Marie par la main du Fils : “Tout ce que le Pere fait, le Fils le fait pa-
reillement” (Jn 5,20) Marie est appelée Théotokos, Meére de Dieu, parce qu’elle a enfanté le Verbe Eternel
du Pere a notre nature humaine, c’est par son consentement a l'oeuvre de Dieu en elle que le salut est ad-



venu. Le Pére Juste et Saint I'introduit dans la gloire de la vivante et lumineuse communion d’amour trini-
taire, comme prémisse du bonheur éternel qu’ll nous promet.

Marie est représentée avec la figure enfantine de la petite Vierge Marie, parce qu’elle est constamment re-
nouvelée par I'Esprit Saint et non pas en femme vieillie dans les dédales de ce monde compliqué et malade.
D’ou le coté trés enfantin et joyeux dans les couleurs.

Le corps du Christ est représenté beaucoup plus effacé, presque immatériel par des tons qui expriment I'Es-
prit de vie. D’une certaine maniere, I'Esprit Saint est plus présent que le corps du Christ. Le corps du Christ
dans la gloire continue de donner, rendre, I'Esprit comme il a donné, rendu, son souffle pour la vie de
I'Eglise a la croix. Uhumanité du Christ n’est pas ici I'élément central, c’est I'action de I'Esprit Saint dans son
corps. Enfin cette espéce de mouvement cosmique en référence a la passion et aux plaies du Christ, permet
a Marie d’étre glorifiée par son acceptation, sa disponibilité. Le « fiat » (Lc 1,38) de Marie se laisse voir dans
le mouvement des mains, comme a ’Annonciation.

La révélation du mystere représenté dans la mandorle s‘ouvre par ce mouvement central encadré par les
anges qui glorifient le mystére lié a lI'incarnation et la rédemption. Au commencement, a l'origine du
monde, les anges glorifient Dieu pour Lui-méme puis dans le plan du salut de 'humanité. A ce niveau la
louange des anges s’exprime d’une part dans la proclamation de la Parole de Dieu, exprimé par le verset

« Réjouis-toi, Marie !» (Lc 1,28) et d’autre part dans l'action liturgique signifiée par 'encensement.

Au dessous de la mandorle, mais toujours au-dessus de nous, nous levons les yeux vers Marie-Madeleine et
Jean, qui contemplent comme ils ont été témoins de la passion. On traverse dans un méme regard la pas-
sion, la résurrection, I'ascension et la pentecote. Dans leur regard sur le Coeur ouvert du Christ a la croix
étaient déja en germe tous les mystéeres glorieux, qui s'achévent a la dormition, 'assomption et le couron-
nement.

Marie Madeleine se tient dans la position de l'orante, elle accueille le mys-
tere dans de la foi, et elle engendre par son acceptation du mystere “Va dire
a mes fréres, je monte vers mon Pere et votre Pére, vers mon Dieu et votre
Dieu” Jn 20,17). C’est une figure féminine, I'Esprit Saint est souvent lié a la
figure de la femme qui engendre, elle souffle en donnant la vie. Marie Ma-
deleine, égale aux apotres, engendre elle aussi spirituellement I'Eglise a la
suite de la Vierge Marie.

Derriere elle, on voit la consécration du diocése par l'archevéque de
Bourges, qui a eu lieu a Pellevoisin lors du pelerinage au mois de septembre
2020 entouré d’un peuple nombreux, mais représenté ici seulement par
quelques fideles de plus en plus petit, les pauvres du Seigneur. Notre peti-
tesse d’humains a du prix aux yeux de Dieu : il faut que 'on diminue pour
devenir des petits enfants. C’est en étant de plus en plus réduit a la terre
gue I'on peut recevoir le Ciel. La Vierge Marie ne disait-elle pas a Estelle : “Je
choisis les petits et les faibles pour ma gloire.” (05-11-1876)

Sur la fresque, Jean est comme travaillé par I'Esprit, en contraste avec Marie
Madeleine stable, sage. Autant elle est en avant dans une certaine rectitude,
autant Jean est presque culbuté, il est retourné, il vit un retournement dans
I'action de I'Esprit. C’est pourquoi la mandorle est comme une poche percée,
d’ou jaillit la lumiére qui nous nourrit. Ce faisceau de lumiere qui sort de la
mandorle remplit Jean de la Révélation. Jean recoit la Révélation de la plaie du
Christ, lors de la passion, il est témoin du sang du Christ. Jean ébloui se cache
le visage et il écoute, son oreille intérieure est tendue, comme Moise au Buis-
son Ardent. “Celui qui a vu rend témoignage... afin que vous aussi vous
croyiez.” (Jn 19,35)

Du c6té gauche I'accent est mis sur la forme prophétique de la Révélation et
du coté droit est évoqué I'Eglise temporelle en pélerinage dans le temps. Alors




gue dans le temple de Jérusalem deux chérubins étaient posés de part et d'autre du propitiatoire de I'Arche
d’Alliance (Ex 25,22) pour magnifier le point de vue cultuel du premier Testament. Derriére Jean, se tient un
séraphin, associé a la Révélation, a la proclamation de la Parole de Dieu. Il loue Dieu et purifie celui que
Dieu envoie comme messager (Is 6,2-6). Sur une de ses ailes on peut deviner le visage d’un ancien, qui peut
étre Abraham : “Abraham a vu mon jour et il s’est réjoui.” (Jn 8,51-59) Le séraphin flamboyant est comme un
miroir la Premiere Alliance, témoin de la succession des messagers de I'histoire du salut.

Le message de Marie a Pellevoisin

Dans la continuité avec le couronnement de Marie, une deuxieme fresque témoigne des apparitions de la
Vierge Marie a Pellevoisin.

C’est dans le méme mouvement de la Révélation que se déploient le Premier Testament, le Nouveau Tes-
tament et le temps de I'Eglise universelle. D’'une certaine maniere, la parousie-révélation intemporelle de
I’'Eglise du Christ est achevée dans couronnement de Marie et se poursuit dans la continuité du temps de
I'Eglise. LEsprit Saint agit dans le monde avec une diversité de moyens en lien avec la Parole révélée, et ici
I'apparition entourée d’'une mandorle signifie que I'infini s'ouvre a nouveau a ’humanité, comme une poche
ouverte sur le monde, et cette poche s’est ouverte a Pellevoisin ! La mandorle est remplie du feu de I'Esprit.
Le feu apostolique poursuit son annonce, son action dans le temps et agit a travers les hommes pour les
consumer de I'amour divin, dont Marie est la messagére. Elle porte réconfort, miséricorde, amour, compas-
sion, consolation et guérison. Ses mains ouvertes sortent de cet infini exprimé par la mandorle et ouvrent le
temps a des ames pures, qui sont désireuses d’accomplir la parole transmise et de lI'annoncer. Le geste de
Marie, la pluie de grace et les roses sont symboles de la légereté et de la gratuité du don d’amour qui a une
bonne odeur, qui remplie Estelle.

Estelle ressemble un peu a un ange, en effet, la
Révélation se donne dans un coeur pur, un coeur
angélique, qui accueille Dieu et le cherche au
dela de la vie terrestre sans s’en extraire. C'est
pourquoi, dans un corps terrassé par la maladie,
I'ame est presque a l'extérieur, elle est toute
proche de Dieu. L'ame d’Estelle purifiée fait écho
a la Vierge Marie. Dieu a guéri son corps, mais sa
guérison physique est un moyen pour la purifier
afin de transmettre son message aux ames des
fideles. La guérison a pour objectif d'annoncer la
pureté de cette ame et des coeurs qui cherchent
Dieu. C’est pourquoi sur la fresque, Marie et Es-
telle sont aussi lumineuses. Dans la lumiéere, Marie fait participer Estelle a la révélation pour en vivre elle-
méme. Ensuite elle annoncera dans son corps guéri et dans son existence simple, cette Parole qui s’est faite
chair en Marie et qu’elle transmet dans le coeur de chacun. La quéte, I'imploration d’Estelle, en tendant les
mains, en écrivant une lettre, montre qu’elle a fait I'effort de sortir d’elle-méme, ce qui a quelque sorte atti-
ré Marie. Le feu divin enflamme les ames pour la gloire de Dieu alors que le démon, lui-méme br(lé par la
lumiere, s’en va, chancelant, désarticulé. Il retourne a la terre, comme un vers.

Ainsi cette fresque fait écho a la demande de Marie a Estelle : “Publie ma gloire”. Les soeurs dominicaines
qui ont prié de longues années en ce lieu, portaient elles aussi ce désir de leur fondateur saint Dominique :
“Transmettre ce qui a été contemplé.” La paternité du Pére invisible est dévoilée dans la communion du
Coeur ouvert du Christ-Jésus et du Coeur Immaculé de Marie, la Vierge de Nazareth, fille de David.

Le chemin montré par la Vierge Marie a Estelle nous est donné en notre temps, pour nous ajuster au Coeur
du Christ, et nous laisser conduire par I'Esprit Saint a glorifier le Pere des miséricordes par une vie sainte,
lumineuse et simple.

A Pellevoisin, le 7 Novembre 2020
P. Jean-Baptiste Garrigou, orthodoxe, atelier St-Jean Damascéne Patriarcat Oecuménique.
Fr. Laurent Flichy, catholique, Congrégation St Jean, recteur de ND de Pellevoisin



Annexe :

LA PAROLE EN IMAGE EST UN TRESOR DE L’EGLISE INDIVISE.

Au cours des quatre premiers siécles les chrétiens, aprés avoir timidement bravé
I'interdit de la Premiére Alliance a propos de toute image de vivants, en représen-
tant des symboles tels que le I'ancre, le phare, bon pasteur, se sont essayés a un
nouveau langage iconographique non sans tdtonnements.

Puis, les premiéres représentations encore assez naturaliste mais rejetant claire-
ment les passions paiennes.

Enfin les chrétiens ont “écrit en image” de véritables confessions de foi. Ils vou-
laient témoigner que Dieu était a leur c6té, comme il I'avait été aupreés de Daniel
ou de Jonas. Il suffisait alors pour les fidéles de contempler I’histoire illustrée de
Daniel, de Jonas, des miracles de Jésus et alors, comme eux, de fortifier I'espé-
rance des portes du salut.

Quelque soient les cultures dans lesquelles la foi chrétienne s’est inculturée a la fois dans une grande diversi-
té et dans une grande unité. La foi chrétienne a suscité dans I’Eglise indivise, un “style”, une “écriture”, un
“visuel” qui laisse percevoir une méme communion de foi, comme on le voit dans les catacombes romaines,
les manuscrits irlandais, les mosaiques byzantines, les fresques romanes, les vitraux gothiques, les icbnes
slaves, les images coptes ou éthiopiennes, les miniatures mozarabes, partout des enluminures de la Bible ou

des livres liturgiques...

“Jésus-Christ est I'image du Dieu invisible, le premier-né de toute la création.” (Col 1,15) La question de
I'image chrétienne est un héritage commun de I’Eglise indivise, car de fait, les 14 premiers siécles ont une
certaine unité iconographique malgré des cultures trés différentes. C’est une vraie joie que de partager nos
richesses communes entre chrétiens de traditions diverses, et de se souvenir que chaque membre vit par et
pour le bien de 'ensemble du corps.

L'expérience de la réalisation de cette fresque en Berry témoigne que la question de I’icbne ne doit pas stig-
matiser une pseudo ligne de partage entre orientaux orthodoxes et catholiques latins.

En évoquant le déroulement de la conception d’une fresque, dans ce sanctuaire catholique récent au coeur
du Berry, ol les premiers chrétiens ont commencer a annoncer I’Evangile au IVéme siécle, nous avons
conscience que cette “grammaire de I'image chrétienne” permet une interprétation ou actualisation de la foi
vivante. Les “canons de I'iconographie” ne requiert pas de reproduire ni de répéter mécaniquement.

En revanche, ce cadre permet de se disposer sous le souffle de I'Esprit Saint dans le temps présent pour té-
moigner de la foi au sein de la vie de I’Eglise de notre temps. On peut étre un peu piégé par un style certes
iconographique mais trop stéréotypé, pas suffisamment vivant. De méme, les exercices de grammaires et
d’orthographes, permettent d’écrire mais I'inspiration poétique vient de plus loin et ne se réduit pas aux ré-
pétitions d’exercices pourtant nécessaires.

Copyright photo Thierry Maquin NR



